ACTA LINGUISTICA LITHUANICA

LITI (20085), 9-21

Baltische Bestattungsrituale im Spiegel
ihrer Bezeichnungen: litauisch Sermenys
und sSarvdjimas, altpreuldisch sirmen

BERND GLIWA
Sargeliai

The common etymology of Lith. Sefmenys and OPr. sirmen ‘funeral rite, funeral feast’
relates them to $érti ‘feed’. This interpretation is rejected here. Lith. $érti is used for
feeding animals and only metaphorically for children, old or sick persons; its use in a
ritual context is not attested and seems unlikely. Feasting the guests is not the essence of
funeral and other custom. There is no evidence to show that Sermenys was restricted to
the funeral feast.

New etymological connections are suggested here: (1) with Lith. $ermuonélis, Germ.
Hermelin ‘ermine’, Lith. §irvas, Sirmas ‘white, whitish’, $armas, OPr. sirmes ‘washing
lye made of ashes’ according to the colour which has been associated with death, (2)
with Lat. cremare, IE *kremH- ‘to burn, cremate’ and, perhaps, gr. képapog, 3.) with IE
*l'(erﬂ.z- ‘burst’ > ‘decay’ and gr. knp ‘death; goddess of death’.

Lith. $arvojimas ‘laying-out of the dead’ is related to Sarvai, Sarvas ‘(1a) discharge
(after birth), (1b) menstruation, (1c) discharge (from the mouth of the dead), (2a)
armament, (2b) soldier’s outfit, weapons and ammunition, (2c) carapace, (3a) dowry,
(3b) burial object’, OPr. sarwis ‘weapon’. A former meaning *‘physical sign and ritual
equipment in a rite of passage’ is suggested.

1. VORBEMERKUNGEN

Der Tod und die Frage nach dem ,Danach® bewegt die Menschheit von jeher.
Jenseitsvorstellungen und Bestattungszeremonie sind eng miteinander verkniipft,
die Bestattung ist das Ritual, das den optimalen Ubergang in den nachsten Abschnitt
der Existenz oder Nichtexistenz sicherstellt. Dabei konnen sowohl die Interessen des
Verstorbenen (z. B. reiches Leben im Jenseits oder schnelle Reinkarnation) als auch
der Hinterbliebenen (keine Riickkehr des Verstorbenen als Geist, keine Beldstigung
der oder gar Rache an Lebenden) im Vordergrund stehen. Um unser Verstandnis
von den historischen Jenseitsvorstellungen der Litauer und deren Urahnen zu er-
weitern sind ,aus religionswissenschaftlicher Sicht selbst die Bezeichnungen der
Familienfeste (Taufe, Hochzeit, Begrabnis) und verschiedene Verwandschaftsbe-
griffe aufschlussreich® (Vélius 1996: 92).

Andererseits kann das Studium der Lexik nicht ohne die Kenntnis deren Inhalts
erfolgen, da die zugehorige Terminologie mit den Handlungen und Dingen, die sie



10 | BERND GLIWA

bezeichnen, korrespondieren, insofern, als wesentliche Eigenschaften oder markante
Teile Anlass zur Benennung eines Objektes geben konnen. Eine Ausnahme bilden
hier lediglich Lehnworte, bei denen der Bezug zwischen Zeichen und Bezeichnetem
vom kulturellen Kontext uiberschattet ist. Mit dem Import eines Gegenstandes, einer
Pflanze, einer Technologie wird sehr haufig der zugehorige Begriff iibernommen.
Damit ist jedoch die Urschopfung des Wortes nicht ad acta gelegt, sondern nur in
die Spendersprache verschoben, in der die Motivation zu suchen ist.

Idealerweise stunde also neben der Untersuchung der Lexik auch die Untersu-
chung des jeweils damit Bezeichneten. Mit Lévi-Strauss (1997: 60) bedauert man,
nicht gleichzeitig auch Ethnologe, Mineraloge, Botaniker, Zoologe und Astronom
zu sein. Und da die Sprache alle Bereiche des Lebens in Geschichte und Gegenwart
erfasst, lieBe sich diese Liste beliebig ergidnzen. Denn nur grundliche Sachkennt-
nis verhindert, dass nicht vage Vorstellungen zu einem Begriff in die Etymologie
desselben einflieRen.

2. LIT. Sermenys ,TOTENMAHL, TOTENWACHE"®

Neben Sermenys (Gen. Sermenit] / Sermeni}) sind die Formen Sefmenés, Serminés,
serminys u.a. (LKZMV 657f.) bezeugt. Die Bedeutung reicht von 1. ,Totenwache mit
religiosen Liedern (giesmés) und Wehklagen (raudos)* 2. ,Beerdigung’, 3. ,Totenmahl‘
bis zu 4. ,heidnische Brauche, die Bestattung betreffend’ (LKZXW 657). Szyrwid listet
stypd / Parentalia orum. epulil funebre, sermenis (SD* 427). Das anonyme Lexicon
Lithuanicum (LEX 13a, 58) nennt szermenys — Begrabnif$ und szermenys — Leichbe-
gangnifs. ;

Obwohl LKZ, , 657 Sefmenys als Plurale tantum ausweist, findet sich die zu Grun-
de liegende singuldre Form Sermué (konsonantische Deklination, n-Stamm) in den
Bedeutungen 1. ,Totenwache‘ und 2. ,Totenmahl‘ (LKZ_ 660). Das homophone
Sermud, gehorig als phonetische Variante zu Selmué ,Dachfirst, interessiert hier
nicht weiter. Der dritten Bedeutung Sermué und Sermuonélis Hermelin, Mustela
erminea‘ bzw. vilpiSys ,Wildkatze, Felis silvestris‘ stehen die Formen mit Wurzel-e:
Sermuonelis, Sermonis, Sermonys, Sermoneélis, Sermunelis, Sermuonis (LKZ 658-660),
mit i: Sirmuonelis, Sirmunelis (LKZ, . 904) und mit a: Sarmuonelis, Sarmuonis (LKZ,..
524) zur Seite, alle in der Bedeutung ,Hermelin, Mustela erminea‘; gelegentlich
konnte auch der dhnliche Zebenkstis ,Wiesel, Mustela nivalis‘ damit gemeint sein.
Ohne zundchst die inhaltliche Problematik zu erortern, sei die These aufgestellt,
dass Sermuo ,Totenwache... ‘ und Sermué ,Hermelin‘ nicht nur homophon, sondern
auch etymologisch verwandt sind.

Die herkommliche Etymologie verkniipft sefmenys mit $érti ,futtern‘, gebildet
aus baltisch *Ser- masten’ < idg. *ker ,dass. mit Suffix *-men. Der Ansatz als idg.
*ker- ds. (statt ker-) erfolgt, um die Verbindung mit russ. korm ,Futter‘ aufrechtzu-
erhalten, wahrend gr. kopevvuu ,ich sattige* diesbeziiglich indifferent ist (MaZiulis
1997: 114 und Lit., LEW 974).

Rix et al. rekonstruieren die Wurzel als k'erhs,- ,sattigen, futtern® (LIV 329). Wie
man den Ausfiihrungen von Sabaliauskas (1994: 334) unschwer entnehmen kann,



Lit. Sermenys, Sarvojimas, ALTPREUSS. Sirmen Il “E2

ist hier per Prdjustiz die Bedeutung Sermenys ,Totenmahl‘ als urspriinglich angenom-
men wurden. Der semasiologische Vergleich, dass anderssprachliche Bezeichnungen
fur Leichenschmaus sich ebenfalls auf Begriffe des Essens beziehen, ist aber nicht
mehr als eine Zirkelschluss, denn dieser Vergleich ist natiirlich nur zuldssig, wenn
die Annahme der urspriinglichen Bedeutung richtig ist. Apr. sirmen betreffend, so
ist die gegebene Bedeutung ,Leichenschmaus‘ (Maziulis 1997: 114 mit Quellenan-
gabe Nesselmann 1873: 161f.) etwas irrefilhrend. Der Originalbeleg: Item czu der
sirmen, die die Prewssen pflegen czu halden, sal uffs hogeste nicht me, denne eyne tonne
bir getrunken werden... (Landesordnung 1427 in: BRMS 488) lasst sich, da vorher-
gehend von Hochzeiten und Kindelbier die Rede war, durchaus auf die Bestattung
beziehen. Nur besteht auch die Hochzeit nicht nur aus Essen und Trinken, womit
die Einschrankung nur auf das Totenmahl hier ungerechtfertigt ist. Dartuberhinaus
darf man keineswegs gegenwartige Gewohnheit, ein Leichenschmaus erst und nur
nach der Beerdigung, in die Zeit verlegen, von der hier die Rede ist. Es ist reichlich
uberliefert, dass bereits vor der eigentlichen Beerdigung/Kremation gezecht wurde.
Es ist bei den Bezeichnungen also weder gesichert, dass es sich um ein Ereignis nach
der Beerdigung handelt, noch dass dabei Essen im Vordergrund steht. Weiterhin
wird also von der allgemeineren Bedeutung sirmen ,Bestattung‘ ausgegangen.
Formal ist gegen den Anschluss an §érti nichts einzuwenden, aber inhaltlich ist
dieser Anschluss an $érti fiittern‘ fragwiirdig. Denn es ist zu beachten, dass Sérti
von polysemantischer Natur ist — wobei hier wohl verschiedenen Entwicklungsli-
nien zur Homophonie zusammengefallen sind. Die Unmenge an Bedeutungen, die
LKZX,V 667-677) fir sérti und Ableitungen mittels Prafixen gibt, mochte ich derart
zusammenfassen: (1.a) vom Vieh - fiittern, masten, ztichten, (1.b) vom Menschen
— aufpédppeln (nach Krankheit), fiittern (Kinder, Alte), zu essen geben (widerwil-
lig oder unzureichend), aufziehen, 2. schlagen, schneiden, peitschen, dazu auch
heftig regnen, 3. mausern, federn, haaren (vgl. lit. Seriai ,Borsten, Haare*), durch
Pelzwechsel die Farbe wechseln, 4. allgemein abfarben, ausbleichen und 5. Stroh
zum Dreschen trocknen (durch Heizen der jauja ,Getreidedarre®). Betrachten wir
also zunéchst inwiefern sich die Abstammung aus "“k'erhs- flittern, sattigen‘ se-
mantisch begriinden ldsst. Offensichtlich ist der Hintergedanke dabei, dass eine
grofdere Menge Gaste bewirtet werden muss, und dass der Leichenschmaus schnell
in ein Gelage ausartet (vgl. BRMS 46). Sérti fiittern, misten‘ findet iiberwiegend
Verwendung in der Viehzucht. Wenn es sich auf den Menschen bezieht, steht es
im Gegensatz zu lit. vaiSinti ,bewirten’, myluoti ,ds. und maitinti ,zu Essen geben,
ernahren’, insofern als bei $érti entweder 1. die Unselbstindigkeit des Essenden
(Alte, Kinder) betont wird oder aber 2. die Handlung wird als ungentigend (aus
Mangel) oder widerwillig getan aufgefasst oder 3. das Aufpappeln eines Kranken
und Grof3ziehen eines Kindes, moglicherweise in Anlehnung an die Aufzucht von
Vieh, lasst sich aber ob der Langfristigkeit der Handlung nicht mit der Bedeutung
,Gaste bewirten’, die auch sonst nicht vorkommt, in Zusammenhang bringen. Der
Beleg bei Donelaitis: Nes dosningas Dievs kiekvieng Zino pasotint; Ale su pilnom saujoms
mus vis Sert nezadéjo, den Sabaliauskas (1994: 334) als Argument fiir die vormalige
Verwendung von $érti in Bezug auf menschliche Ernahrung bringt, ist derart nicht



12 | BERND GLIWA

anwendbar. Denn erstens wird hier in dem Verhiltnis Gott — Mensch die Dominanz
des Erstgenannten der relativen Passivitdt des Menschen entgegengestellt, ganz in
dem o.g. Trend. Dartiberhinaus erscheint $érti in einer verneinenden Aussage, denn
Gott wird den Menschen ja gerade nicht fiittern wie ein Kleinkind oder Vieh (das
ist durchaus abwertend gemeint), sondern dem Menschen wurden Méglichkeiten
gegeben, sich selbstandig zu ernahren.

Hier wurde Sermenys * Fiitterung der Gaste' also durch die Verwendung eines
Begriffes aus der Viehzucht eine abwertende Bedeutung mit sich fiihren, die aber
nicht zur Benennung einer feierlichen Handlung durch die daran teilnehmenden
Personen dienen kann.

Balys (1948: 188) erklart Sefmenys in der engeren Bedeutung ,Leichenschmaus
nach der Bestattung® ebenfalls als Fiitterung, und zwar nicht nur der Lebenden,
sondern auch der Toten. Ob sich die Bewirtung der Seelen Verstorbener, die, so
scheint es, mindestens eine gewisse Ehrfurcht vor selbigen voraussetzt mit dem
Begriff der Flitterung zusammenbringen lasst, darf bezweifelt werden — auch, wenn
hier die relative Unselbstandigkeit der Seelen beriicksichtigt wird. Zwar konnte
man das ebenfalls an die Viehzucht angelehnte Sujet von Hirt (lat. pastor) und
Schafherde, die zu huten sei (vgl. lit. iSganymas ,Weiden, Hiiten‘ und ,Erlésung,
Seligkeit*), vergleichen. Hier fehlt auch der negative Beigeschmack, vermutlich,
da es eindeutig als Metapher aufgefasst wird; allerdings bringt es liberwiegend die
Sicht der Hirten und nicht die der Schafe. Sermenys * Fiitterung der Gaste* kann
man dahingegen kaum als Metapher auffassen.

Ferner, wenn man denn das Gelage als den semantischen Angelpunkt der Be-
griffsfindung festmacht, bleibt doch die Frage nach dem Wesentlichen: namlich
Bestattung und Ehrung des Verstorbenen. Zudem hétten wir in einem solchen Fall
allen Grund, auch fiir Hochzeit und Taufe, denen beide gleichartige Gelage zu eigen
sind (BRMS 487), dhnliche Bezeichnungen zu erwarten. Bezogen auf Seelen muss
man fragen, warum dann nicht all die anderen Feste, bei denen Seelen Verstorbe-
ner ,geflittert’ werden, also 7 Tage, 40 Tage, ein Jahr nach der Bestattung, diverse
Kalenderfeste u.a., entsprechend benannt werden. Weder in diesem noch jenem
Sinne sind Sermenys und Derivate anzutreffen.

Der Einwand, dass es sich bei dem Bedeutungswandel des Begriffes $érti hin zum
Flittern um eine baltische Sonderentwicklung handeln konnte und dass zum Zeit-
punkt der Bildung von Sermué ,Totenmahl etc.* noch die rekonstruierte Bedeutung
"kerh - ,sattigen, futtern® als * .bewirten‘ vorhanden war, ist dabei natuirlich zu beden-
ken. Weniger schwer wiegt der Vergleich mit russ. kopm ,Futter’, wozu aksl. kxpema
;o belegt ist (REW, 329). Denn auch wenn dies mit lit. $érti verglichen wird,
so bedarf doch der Umstand, dass die baltischen Sprachen Satem-Reflexe zeigen,
wahrend sich die Slavinen als Kentum-Sprachen verhalten, einer soliden Begriindung.
Eine Vermutung ,,in the case of Slavic *kbvrm® we are apparently dealing with depa-
latalization of the initial velar before a syllabic *r“ (R. H. Derksen, pers. Mitteilung)
bediirfte analoger Fille und einer detaillierten Chronologie als Evidenz. Ahnliches
Verhalten, lit. §: sl. k, liegt bei lit. Seivikaulis ,tibia‘ vs. serb.-kr. cjevnica ,ds. < sl.
“céve vor, allerdings unter anderen Bedingungen und ebenfalls ungeklart.



Lit. Sermenys, §arvojimas, ALTPREUSS. sirmen | 13

Da eine schliissige Begriindung derweil aussteht, ist eine alternative Deutung von
*kwvrmsb, namlich der Anschluss an idg. *(s)ker- ,scheren, kratzen, abschneiden® (zur
Wz. vgl. LIV 556) vorzuziehen. Es wiirde sich demnach bei sl. *ksrma um eine Be-
zeichnung * Abgeschnittenes, Ernte (Resultat)‘ der ggf. ein *, Mahd, Ernte (Prozess)*
vorausging. Dies ist anwendbar auf Futter fiir das Vieh — Heu — wie auch auf das
Getreide zur menschlichen Erndhrung. Zu vergleichen wére im semasiologischen
Sinne, und auch im formalen, da *(s)kert- ,(zer)schneiden‘ als Erweiterung zu o.g.
*(s)ker- gilt (LIV 566), lit. kirsti ,fallen, Getreide ernten‘. Eine Verwandschaft von sl.
“kbvrma mit lit. $érti, Sermenys wird auch von ESSJ_ 222 als wenig wahrscheinlich
zuruckgewiesen.

Das Suffix *-mon/-men- ist weitverbreitet. Wie verhilt sich dieses zur ,Wurzel-
erweiterung’ -m-? Es ist wahrscheinlich, dass die Formen mit *Serm- Ableitungen
hiervon darstellen, mit neu durch Resegmentierung neugebildeter Wurzel (eine
sinngemalfle Erkldarung bietet sich fiir das -m- in sl. *kwrma an). Betrachten wir
zundachst sermuo ,Totenmahl ete.‘ und Sermuo ,Hermelin, Mustela erminea‘. Der Her-
melin ist, wenigstens im Winter, weil — nur die Schwanzspitze bleibt dunkel. Daher
verwundern die Wortverwandschaften Sirmuonélis Hermelin®, §irmuonis Pelzmiitze
aus Hermelinfell': sirmas, Sirmas ,weil, grau (vom Tier); ergraut beim Menschen’,
$irmis ,weil3, grau (von Pferd und Kuh)', $irmelys ,Grauer, Schimmel‘ (LKZ,,, 902f)
und Sarmuonélis ,Hermelin‘, ,Hermelinfell* (LKZ,  524): Sdrmas ,Ascheaufguss
zum Weilsen und Waschen; Lauge, Base’, Sarmas, Sdrmas, Sarma ,Reif; Schimmel,
sarmuo ,Waschmittel (aus Asche) ° (Lsz 520ff.) wenig. Allen gemeinsam ist die
semantische Komponente ,weil3, grau‘, so dass an etymologischer Verwandschaft
kaum zu zweifeln ist. In diesem Zusammenhang ist von Interesse, dass altpreuf3isch
gaylux E 661 Hermel‘ offensichtlich zu gaylis E 459 ,weil3‘ gehort. Wiederum lit.
gailus ,atzend, scharf; stechend, bitter; kalt; zornig* schldgt semantisch den Bogen
zu Sarmas ,Reif; Lauge’, wie man auch der Erlauterung zu Sarmas — gailus nusistojes
peleny plikinys entnehmen kann (LKZ v 921). Nach Kluge (1999: 371): dt. Hermelin
< ahd. harmo < voremzelsprachllch “kermon < idg. *kormo- Reif, Schnee, Hagel*
in lit. Sarmas ,Reif, gefrorener Tau'.

Der Reduzierung auf ,Reif, Schnee, Hagel‘ kann nicht ganz zugestimmt werden,
insbesondere da das Verhaltnis und die Chronologie der Formantien -m- vs. -men
diese Bedeutung eher als sekundéar qualifiziert. Eventuell lieRe sich die Grundbe-
deutung ,was weifl3, grell, kalt ist’ angeben. Unter Hinzufiigung der Bedeutungen,
die ESSJ,\, 68 fur idg. “kerH-m- ,scharf, stechend, atzend® gibt, erhilt man die all-
gemeinere Form ,grell, scharf, dtzend, kalt; was die Sinne stark reizt‘ (zu solchen
semasiologischen Ubertragungen, Zusammenstellungen vgl. Urbutis 1972: 57-61,
Gliwa 2004: 9-11). In diesem Sinne ist aber bereits die Wurzel *kerH- aufzufassen,
wenn man baltische Parallelentwicklungen sarmas/serksnas Reif*, Sirmas/Sirvas
,weild, grau’ nicht als Folge von Interferenz verschiedener Entwicklungslinien
betrachten will. Hierher gehoren weiterhin: lett. sérksna ,Schneekruste’, sifms
,grauhaarig, grau’, aksl. srens ,weill‘, arm. sarn ,Eis‘ u.a. (LEW 973f.). Im Weiteren
sollte wegen der Akutierung von Sdrmas ,Lauge’, sirmas ,weil, grau‘ eine Set-Wurzel
*kerH- angesetzt werden; zirkumflektierte Varianten sind sekundir zu erkliren,

X1



14 | BErRND GLIWA

insbesonders durch Metatonie bei Substantivierung und weitere Verallgemeinerung
derartiger Formen.

Altpr. sirmen ,Bestattung’ und sirmes E 554 Lauge‘ stehen formell einer etymo-
logischen Verwandschaft nicht im Wege, wiederum auf der Grundlage von *sir-m-
JAsche; was weil3, grau ist".

Moglicherweise gab es einen Unterschied in der Bedeutung von pelenat ,Asche
und Glut* und *sirm- ,vollig verbrannte Asche’, wie man aus der Bezeichnung Po-
lengabia ,Gottin, der das Anfachen des Feuers anvertraut ist, die Lasicki (1969: 22,
42) nennt, vermuten kann. Dabei ist es belanglos, ob es sich um eine Gottin oder
ein Haushaltsgerat handelt (1969: 80). Die Tatsache, dass sich aus Asche Feuer
anfachen lasst, setzt die Existenz von Glut voraus. Andererseits ware nattirlich
auch eine derartige Interpretation moglich: Polengabia *,die (die Glut) mit Asche
zudeckt. Und Asche ist bekanntlich ein guter Warmeisolator, so dass die Glut
lange erhalten bleibt. Ob man allerdings gabija, zu gobti / gaubti ,zudecken’, in so
pragmatischer Weise auffassen kann oder ob eine andere Auffassung angeratener
ware, sei dahingestellt.

Aus Bugas (1961: 712) Ausfiihrungen zu lit. Sarmas, lett. sarms ,weilde Lauge zum
Waschen® wird deutlich, dass er Verwandschaft mit einem unbelegten lettischen
Verb *sert ,weilden, bleichen‘ annimmt. Damit stiinde sdrmas * Waschmittel, Weil3-
macher‘ oben genanntem sérti ;4. ausbleichen, *bereifen® evtl. auch ,3. mausern,
federn, durch Pelzwechsel die Farbe wechseln, abfarben‘ nahe.

Maziulis (1997: 114f und Literatur) bemerkt, dass Buga mit dieser Auffassung
alleine steht und schlief3t sich weitgehend dem tiblichen Vergleich von altpr. sirmes
mit dt. Harn an. Der Beschreibung von altpr. sirmes als *,eine dem Harn dhnliche
Flussigkeit' (Maziulis 1997: 115) kann jedoch nicht zugestimmt werden. Die Far-
be stimmt nicht tiberein, sirmes ,Lauge’ ist im Gegensatz zu Harn geruchsneutral,
letzterer wiederum ist nicht atzend und kann auch beim besten Willen nicht als
Weillmacher bezeichnet werden. Wobei aber die dtzende Eigenschaft der Aschel-
auge recht moderat bleibt, denn traditionell wurde Sdrmas auch im Badehaus zum
Haarewaschen genutzt. Die Ahnlichkeit beschrankt sich also auf die Eigenschaft
JSlussig® und dann sollte es erlaubt sein, auch beispielsweise Wasser' und ,Blut* als
altpr. sirmes bzw. lit. §drmas zu traktieren. Das ist mitnichten der Fall.

Zurtick zu Sermenys. Gemafs archeologischen Untersuchungen war die Feuerbe-
stattung im Territorium der baltischen Volker im Zeitraum von 1200 v. Chr.-0
und dann etwa ab 500-1400 n. Chr. ublich, teilweise in Koexistenz mit anderen
Bestattungsformen (die Zeitangaben sind als grobe Orientierung zu verstehen,
genauer siehe: Grigalavic¢iené 1995: 65, 95; Toporov 2000: 206), einschliel3lich
oder fortgesetzt von Verbrennungen kriegsgefangener Kreuzritter (BRMS 42,
450). Auch in der Zwischenzeit, in der die Feuerbestattung von der Beerdigung
abgelost wurde, spielte Feuer eine wichtige Rolle bei den Kulthandlungen zur
Bestattung: in vielen Grabern sind Spuren von Asche und verkohltem Holz zu
finden, die anscheinend auf die Sarge geschiittet wurden (Stankus 1984: 64).
Im heutigen Litauen sind brennende Kerzen unverzichtbarer Bestandteil von
Totenwache und -messe.



Lit. Sermenys, Sarvojimas, ALTPREUSS. sirmen | 15

Bei Verbrennung entsteht Asche. So wie sdrmas auf der Grundlage von Asche zur
Bezeichnung der Waschlauge wird, konnte Sermenys, gleichfalls auf der Basis von
Asche, urspriinglich die Einascherung, also die Leichenverbrennung bezeichnet
haben. Balt. *Sermon ,Einascherung’ entspriache in der Wortbildung etwa lit. armué
JPfliigen, Gepfliigtes®, rémué ,Sodbrennen’, sémud ,Saat, Saatgut’, pjiumuo ,Schnitt,
Ernte‘, gelmuo Kalte* als Nomina actionis (Skardzius 1996: 293-295, Ambrazas
1993: 55). Die unmittelbar damit verbundenen rituellen Handlungen wie Gebet,
Gesang, Verzehr von Speisen und berauschenden Getranken erben diese Benen-
nung. Dass die Bezeichnung der Leichenverbrennung weder die Sememe ,Feuer*
noch ,brennen‘ berticksichtigt, findet Parallelen in dt. Eindscherung ,zu Asche ma-
chen’, sowie in lat. cremare ,eindschern, verbrennen‘: ignis ,Feuer‘. Lat. cremdre ist
singular innerhalb der Indogermania k()remH- ,verbrennen‘ (LIV 368) und wird
mit anderssprachlichem Material nur unter Vorbehalt verglichen, so etwa mit gr.
képapog , Topfererde, Ziegel, Krug...* (Walde 1910: 199). Das gr. Wort wiederum
wird vorsichtig mit lit. kdrstas ,heil3‘, ahd. herd verglichen, nicht ohne darauf zu
verweisen, dass ein Wort mit -(a)mo- und aus dem semantischen Gebiet der Tech-
nologie sehr wohl ein entlehntes Kulturwort sein konnte (GEW 823f. und Lit.).

Semasiologisch ldge hier eine Entwicklung ,weif* >  weillmachend‘ > ,ein-
aschern‘ > ,verbrennen‘ vor. In gewisser Weise lasst sich dies mit altindischen
metaphorischen Bezeichnungen fur das Feuer vergleichen krsnavartman, krsnagati
JFeuer* wortlich ;schwarze Spur habend®, krsnajamhas ,mit dunkler Bahn (Feuer)‘
(Mylius 2001: 121).

Bekannt ist, dass in der litauischen Tradition die Farbe Weil} das Symbol des
Todes noch bis ins 20. Jh. hinein war und der Tote gemeinhin in weiles Leinen
gekleidet wurde. Im Todesfalle von Unverheirateten wurden diese zur Bestattung
gekleidet wie fiir die Hochzeit und mit dem ublichen Hochzeitsschmuck versehen
(Dunduliené 1999: 248, 262). Wie Gimbutiené bemerkt, ist die Farbe der vollig von
Gewebe befreiten und ausgeblichenen Knochen die Farbe des Todes (1996: 202).
Exkarnation und Eindscherung fiihren zu weifen Uberresten. Dagegen ist es nicht
verwunderlich, dass mit der Beerdigung die zu-Erde-Werdung mit schwarzer Erde,
mit Humus assoziiert wird und Schwarz zur Symbolfarbe des Todes wird, mit der
Symbolen eigenen Tragheit.

Hierhergehorige baltische Begriffe, die auf die Farbe Bezug nehmen, sind ins
Ostseefinnische entlehnt. Zu nennen sind finn. harmaa ,grau‘, harmd ,Reif, dunne
Schneeschicht, Bierschaum‘ und hermo Nerv‘ (Liukkonen 1999: 37-39, 44). Fiir
das letztgenannte Wort mochte ich einen etwas anderen semasiologischen Weg
vorschlagen, nicht tiber ,graue Muskelfaser, Sehne‘ wie Liukkonen, sondern uiber
graues Nervengewebe Riickenmark, Hirnmasse'.

Wenn Sermenys primadr die Einascherung bezeichnete, lige der Vergleich mit
cremare aus kremH- semantisch sehr nahe. Problematisch ist dabei erstens die
Metathese -re- : -er- und die Natur des -m-. Handelt es sich bei cremdre um eine
denominale Bildung, diese Moglichkeit raumt Kimmel explizit ein (LIV 369), so
wiire *ker-H-mon- zu erwigen, mit vollzogener Metathese im Lateinischen — dies
insbesondere, falls man carbo Kohle hierher stellen mochte (Walde 1910; 199; IEW



16 | BERND GLIWA

571f.) (vgl. z.B. die unterschiedlichen Reflexe der Ablautstufen in lat. crévi perf. zu
cerno ,ich nehme wahr*; cremare ware dann als Wort mit neuer Wurzel ausgehend
von der Schwundstufe aufzufassen. Anders Schrijver (1991: 207f.), der ein schwund-
stufiges *kr-em- fiir cremare ansetzt und mit lit. kurti vergleicht, aber eine Sicht als
nichtidg. Lehnwort bevorzugt). Andererseits wiirde k- in primarem *kre-H-mon, da
lit. $r- im Anlaut ausschlief3lich in neueren Lehnworten, vorzugsweise Germanismen,
erscheint, den Wandel zu §- nur in der Schwundstufe durchfiithren > $ir-m-. Darauf
konnte eine neue Ablautreihe mit Sirmas > Sefmenys, Sdrmas aufbauen. Ob dartiber
hinaus dann Formen mit nicht palatalem *kre-m- bestehen konnten, ggf. mit abwei-
chender Bedeutung, ist eine offene Frage. Belege dafiir gibt es keine. Man konnte
erwagen, hier lit. §érti in der Bedeutung ,Trocknen des Getreides, durch Heizen der
Darre‘ anzuschlieffen — dann mit einer Bedeutung * Feuer machen, brennen’.

Ein alternativer Ansatz ist ker(hz) mon- *,die Aufbahrung des Verstorbenen un-
mittelbar vor der Beerdigung oder Kremation; Aufbahrung des Toten in Baumbe-
stattung, Exkarnation‘. Diese Aufbahrung (lit. Sarvojimas) kann sich dem Bericht
des Wulfstan (um 890) zufolge bis zu einem halben Jahr hinziehen, je nach Rang
des Verstorbenen (BMRS 164-169; Toporov 2000: 222-234). Der Vergleich mit
idg. *kerh2 ,brechen, zerbrechen (intr.)* (LIV 327f.) und dann wohl ,zerfallen,
verwesen‘ ist dann naheliegend, zumal wir hier evtl. mit gr. k1o ,Tod, Verderben;
Todesgottin® vergleichen konnen (IEW 578, GEW 842-843). In diesem Fall muss
aber der Vergleich mit den Bezeichnungen von Reif, Lauge und entsprechenden
Farben aufgegeben werden.

3. EINIGE KULTURGESCHICHTLICHE UND
TECHNISCHE ASPEKTE DER KREMATION

Natiirlich findet die Aufbahrung und Ehrung des Verstorbenen auch vor der
Beerdigung statt. Die folgenden Ausfiihrungen beschrianken sich aber auf die Ein-
ascherung. Die Aufbahrung der Leiche vor der Verbrennung hat neben der rituellen
auch eine hochst praktische Funktion. Die Verbrennung wird enorm erleichtert, da
der Tote vertrocknet, denn immerhin besteht der menschliche Kérper zu 60% aus
Wasser (Schenck, Kolb 1990: 456). Das kann wichtig sein bei Mangel an Brenn-
material. Aber auch aus ritueller Sicht ware dies forderlich, da die vollstandige
Verbrennung somit garantiert ist. Die einzusammelnden Knochen mussen frei von
Geweberesten sein (Gimbutiené 1996: 202).

Gamkrelidze und Ivanov unterstreichen die Notwendigkeit eines gewissen Standes
der Technik, wie sie mit der Einfiihrung der Keramik erreicht ist, um die Krema-
tion zu ermoglichen (1984: 830). Die Leichenverbrennung setzt bei den Hethitern
etwa vom 17. bis 14. Jh. v. Chr. ein (1984: 830), in der Ilias des Homer ist von
rituellen Leichenverbrennungen die Rede. Zeus personlich zwang Achilles, den
Leichnam des Hector dessen Vater zu {ibergeben, damit dieser, Konig Priamos von
Troja, ihn koniglich einaschern konne. Gimbutiené (1996: 286) erwahnt Graber
mit eingeédscherten Uberresten fiir die Zeit um 4500 v. Chr. im heutigen Ungarn
(1996: 240) sowie fiir etwa 2500 v. Chr. in der Slovakei.



Lit. Sermenys, Sarvojimas, ALTPREUSS. Sirmen | 1LY

Holz, das in waldreichen Gegenden zur Geniige vorhanden ist, und die Beherr-
schung des Feuers sind die einzigen technischen Voraussetzungen. In der Tat lasst
sich auf dieser Basis einfache Keramik brennen. Wie erwahnt lief3e sich ggf. gr.
képapog ,Keramik, Gebranntes* daneben ,Topferton‘ zur betrachteten Sippe um
*kerH-m- stellen. Man beachte, dass der Topfermarkt Kepauewkoz auch seit spate-
stens 491 v. Chr. offentlicher Begrabnisplatz und Kremationsstitte Athens fiir die
im Kampfe gefallenen Krieger war (Benseler 1990: 431; Schnaufer 1970: 51-57,
177).

Erst die Verwendung von Kohle und Ofen erméglicht eine vollstindige Ein-
ascherung, einschlie8lich der Knochen. Zur ldngeren Aufbahrung der Leiche ist
aufSerdem noch Wissen uber die Konservierung und Mumifizierung erforderlich.
Dass die Balten uiber solche Kenntnisse verfligten, bezeugt schon Wulfstan um 890
(dazu Toporov 2000: 223f.).

4. LIT. Sarvojimas ,AUFBAHRUNG"

Sarvéjimas ist eine Abstraktbildung zu Sarvéti ,1. den Verstorbenen ehren, 2. rii-
sten‘, daneben sSarvoti ;ungeschickt, schlecht mahen’ (LKZW 532). Die Ehrung des
Verstorbenen schlief3t ein: ihn zu waschen, ggf. rasieren, frisieren, in seine beste
Kleidung zu kleiden und aufzubahren (LKZ,, 532) oder gar den so behandelten
Leichnam mit an den Tisch zu setzen (Lasicki 1969: 32, 50). Sarvéti seinerseits ist
zu sdarvas, Sarvas / Sarvai zu stellen, als sekundares Verb. Sarvai ,(1.a) Ausfluss (nach
der Geburt), (1.b) Monatsblutung, (1.c) Speichel der dem Verstorbenen aus dem
Mund flief3t, (2.a) gepanzerte Bekleidung der Krieger, (2.b) Ausriistung der Krieger
einschlief8lich Bekleidung, Waffen und Munition, (2.c) Panzer von Insekten, Krebsen
etc., (3.a) Mitgift, Heiratsaussteuer, (3.b) Grabbeigabe, (3.c) Wagen ohne Rangen
und Wagenleitern; Bodenbrett' (LKZ__528-530). Bei der Wagenbezeichnung han-
delt es sich moglicherweise um eine Entlehnung aus pl. szaraban ,altertiimlicher
Wagen* > lit. Sarabanai (LKA 90) und bei der Erldauterung: pasarvoja numirélj, t.y.
paguldé ant Sarvo ,man bahrt den Leichnam auf, d.h. legt ihn auf das Bodenbrett des
Wagens‘ (LKZ,  530) vielleicht um eine volksetymologische Umdeutung.

Fraenkel neigt zu der Annahme, dass lit. §drvas ,Harnisch, Panzer, Riistung’
und altpr. sarwis Waffen‘ wegen des lit. § einheimisch und mit gr. kopvg ,Helm',
kopvooewy ,wappnen‘ urverwandt sind (LEW 965). Den Vergleich der baltischen
mit den griechischen Wortern weist Frisk zuriick (GEW 826f, 921, 925f.). Das
Verhaltnis von mhd. harnas, (<) altfranz. harnais und got. sarwa ,Waffen‘ nebst
germanischem Kontext ahd. saro, gisarawi, ae. sierwan ,planen, risten u.a.‘, altfries.
sera ,rusten‘ zueinander und zu den baltischen hier diskutierten Begriffen bleibt
unklar (vgl. LEW 966). Die Akutierung von lit. §drvas ,Harnisch, Panzer, Riistung*
(AP3) deutet jedoch auf ein Erbwort.

Zur Grundbedeutung ,ausstatten, rusten‘ stellt Fraenkel auch $drvas ,Aussteuer,
Mitgift* sowie Sarvéti ,einen Toten aufbahren, ihn zum Begrébnis schmiicken‘. End-
lich erklart Fraenkel auch $drvas ,Placenta, Menstruation‘ aus der sonstigen Bedeu-
tung ,Panzer bzw. ,Schmuck® und fiihrt hierbei insbesondere Ruhigs Wiedergabe



18 | BERND GLIwA

durch ,der Magde monatliche Blute' an (LEW 966). Nicht unerwihnt bleiben soll
noch der — unverbindliche — Ansatz Maziulis’, Sarvai ,Menstrua der Weiber‘ an die
Sippe altpr. sirmes, lit. Sdrmas im weiter oben diskutierten Sinne ,eine dem Harn
ahnliche Flussigkeit* anzulehnen (Maziulis 1997: 115), dem jedoch nach dem oben
Gesagten keineswegs zugestimmt werden kann, obwohl naturlich ein Einfluss durch
Kontamination nicht auszuschlief3en ist.

In Anlehnung an Fraenkel kann fur die oben gegebenen Bedeutungen zu Sdrvas,
sarvai die Grundbedeutung mit ,Ausriistung, festliche Kleidung, Ausstattung zu be-
sonderen Gelegenheiten, besondere Kennzeichen‘ angegeben werden. Eine derartige
Zusammenfassung ist nicht unproblematisch und bedarf einiger Erorterungen.

Mit der erfolgten Nachgeburt ist das Ende des Geburtsvorganges gekennzeichnet.
Die Placenta wurde als Teil des Neugeborenen angesehen. Der Glaube, dass deren
weiterer Verbleib Einfluss auf das Schicksal des Neugeborenen haben solle, resultiert
im Brauch der Bestattung der Placenta (Paukstyté 1999: 57f.). In dieser Tradition
veranlasst beispielsweise die Mazylis-Geburtsklinik in Kaunas die Beerdigung der
Mutterkuchen, sonst ein Rohstoff fiir die Kosmetikindustrie (Dr. Apanaviéiené,
pers. Mitteilung, 2001). Es sollte also erlaubt sein, die Placenta auch als ,Ausrii-
stung‘ des Neugeborenen aufzufassen. Die Menstruation ihrerseits ist ein sicheres
Kennzeichen der Geschlechtsreife, der Heiratsfahigkeit. Augenmerk ist zu richten
auf die abweichenden Angaben ,Menstrua der Weiber‘ die Maziulis (1997: 114),
vermutlich in Anlehnung an Miihlenbach, und ,der Magde monatliche Bliite* wie
Fraenkel (LEW 966) Ruhigs Worte wiedergibt. Letzteres ist eindeutig zu verstehen
als Menstruation der Jungfrauen, also der noch nicht verheirateten, aber schon ge-
schlechtsreifen Madchen. Wenn die hier dargelegte Interpretation richtig ist, dann
handelt es sich bei, Menstrua der Weiber um eine verallgemeinernde Begriffsum-
deutung. Schlief8lich ist der Speichelfluss des Verstorbenen ein sicheres Zeichen
des Ablebens. Geburt, Heirat und Tod sind bedeutende Ereignisse, deren rituelle
Durchfiihrung aul3er Frage steht. Auf der einen Seite werden also die Kennzeichen
genannt, die die Durchfiihrung des Rituals rechtfertigen. Andererseits beinhaltet
das semantische Feld zu §drvas, Sarvai die feierliche Ausstattung fir die Zeremonie.
Man kann wohl von korrelierten Gruppen von Ereignissen reden, denn das Ritual ist
dem eigentlichen Sterbe- oder Geburtsvorgang ja neben- oder, zumeist, nachgestellt.
Nach dem Tod folgt die Bestattung, nach der Geburt mit der Taufe die feierliche
Aufnahme des Sduglings in die Gemeinschaft. Ebenso die Hochzeit: Die Feier beglei-
tet das eigentliche Ereignis, das sich ohne festlichen, moralischen und juristischen
Rahmen ganz banal auf Entjungferung und Geschlechtsakt reduzierte.

Zur Illustration soll die folgende Tabelle dienen:

Ereignis physisches Zeugnis uber Ritual rituelle Ausstattung um dieses
ein abgeschlossenes Ereignis Ereigms feierlich zu begehen
Geburt Ausfluss (nach der Bestattung der Kleidung und Schmuck

Geburt), Nachgeburt Placenta, rituelles  des Sduglings zur Taufe




Lit. Sermenys, Sarvojimas, ALTPREUSS. sirmen | 19

Ereignis physisches Zeugnis uber Ritual rituelle Ausstattung um dieses
ein abgeschlossenes Ereignis Ereignis feierlich zu begehen

Reife Monatsblutung (in vielen Erstes Brotbacken,  Offentliche Verkostung des

(weibl.) Kulturen die physische Ohrfeige Brotes im Badehaus, Be-
Voraussetzung zur Ehe) kanntgabe der Mitgift

; (Saknys 1996: 54-56)

Reife Biologische Reife Aufnahme als Pferd, Rustung, Sporen

(mannl.) Krieger -

Hochzeit Blutung beim ersten Hochzeit Mitgift, Heiratsaussteuer
Geschlechtsverkehr -

Tod Speichel der dem Totenwache und Aufbahrung, Kleidung und
Verstorbenen aus dem  Bestattung Ehrung des Verstorbenen,
Mund fliesst Grabbeigaben

Bisher keine Erorterung fand die im gegenwartigen Sprachgebrauch wohl wich-
tigste Bedeutung von Sarvai ,Panzerung, (Ritter-)riistung’. Diese Bedeutung ldsst
sich unschwer hier einordnen. Es darf auch erinnert werden an Militarparaden
auch der jiingeren Geschichte und Aufmarsche in Vorbereitung auf den Krieg, an
Siegesparaden und an solche zu Jahrestagen der Siege, ebenso an feierliche Verei-
digungen der Soldaten. Auch der Bau von Triumphbogen oder die Verabschiedung
der Rekruten weisen rituelle Elemente auf. Noch zu sowjetischen Zeiten wurden
verschiedentlich einberufene Rekruten von der ganzen Dorfbevolkerung zum Ge-
stellungsort begleitet (Juknaité 1998: 274). Nicht zuletzt gehort der Umstand, dass
in den meisten Armeen eine spezielle Paradeuniform existiert, hierher, ebenso die
Beteiligung des Militars an Staatsempfiangen, wo auch mal mit Degen und Sdbeln
gefuchtelt werden darf. Militartechnische Bedeutung haben diese Waffen langst
nicht mehr, rituelle schon. Die religiose und rituelle Komponente des Krieges wird
ausfiihrlicher von Beresnevicius erortert (1997: 12-63), rituelle Musik im Krieg
von Seskauskaite (2002).

Mit dieser Sicht der Dinge wiére es vielleicht moglich, die etymologische Ver-
bindung von S$arvai etc. mit gr. kopn ,Jungfrau, Madchen, Tochter!, kovpntec,
waffenfahige Jiinglinge, junge Krieger‘, von Frisk (GEW 920f.) zuriickgewiesen,
erneut zu hinterfragen.

An dem Zusammenhang von $irmas, sirvas ,grau, weill’ sowie Sdrmas, Sdrvas zu-
einander besteht auch aus formaler Sicht kaum Zweifel — wobei das -v- dem primar
zur Adjektivbildung verwendeten Suffix -u- entstammt, wie z.B. in gyvas, kreivas,
Syvas — wahrend -m- der Substantivbildung entstammt. Wenn $drvas urspriinglich
*,weil3, grau‘ hiel8, dann ware Sarvéti hierzu etymologisch (iterativ, durativ) *,weill
sein‘, wie gyvas: gyvoti.



20 | BERND GLIWA

Natiirliche Sprachen haben interessanterweise die Eigenschaft, vieldeutig zu sein.
So sind auch hier die Deutungsmoglichkeiten, die sich nicht notwendigerweise
widersprechen miissen, nicht erschopft.

ABKURZUNGEN DER QUELLEN

BRMS - N. Viuus, Hrsg., Balty religijos ir mitologijos salttmai 1. Vilnius: Mokslo ir enciklopediju leidy-
bos institutas, 1996.

ESSJ — O. N. Trusacev, Hrsg., Etimologiceskij slovar’ slavjanskich jazykov IV, XIIl. Moskva Nauka,
1979, 1987.

GEW — Hu. Frisk, Griechisches etymologisches Worterbuch 1. Heidelberg: Winter, 1960.
IEW — J. Pokorny, Indogermanisches etymologisches Worterbuch 1. Tubingen-Basel: Francke, 1994.

LIV = H. Rix et al., Lexikon der indogermanischen Verben. 2 erweiterte Aufl. Wiesbaden. Reichert,
2001.

LEW — E. FraenkeL, Litauisches etymologisches Worterbuch 11. Heidelberg-Gottingen: Winter, Vanden-
hoeck & Ruprecht, 1965.

LEX — Lexicon Lithuanicum. Faksimile mn* V. Drotvinas, Hrsg., Lexicon Lithuanicum. Rankrastinis XVII a.
vokiecwy-letuviy kalby Zodynas. Vilnius: Mokslas, 1987.

LKA — K. Morkinas, Hrsg., Lietuviy kalbos atlasas 1 Lekstka. Vilnius: Mokslas, 1977.

LKZ — Lietuviy kalbos Zodynas I-XX Vilnius: Mintis, Mokslas, Mokslo ir enciklopedijy leidybos 1nstitu
tas, 1956-2002.

REW — M. Vasmer, Etimologiceskij slovar’ russkogo jazyka I1. Perevod s nemeckogo 1 dopolnenija O. N.
Trubac¢eva. Moskva: Progress, 1986.

SD? — K. Szvrwin, Dictionarium trium hinguarum 1642. Faksimile in: A. Lybens, Hrsg., Pirmasts hetuviy
kalbos Zodynas. Vilnius: Mokslas, 1979.

SONSTIGE LITERATUR
AMBRAZAS, S. 1993: Daiktavardwy darybos raida. Vilnus: Mokslo ir enciklopediju leidybos institutas
BaLvs, J. 1948: Lietuviy tautosakos skaitymai. Teil 2. Tubingen: Patria.

Benseier, [G. E.] 1990: Benselers Griechisch-Deutsches Worterbuch, bearbeitet von A Kaegi (17. Aufla-
ge — unveranderter Nachdruck der 15. Auflage, 1931). Leipzig: Verlag Enzyklopadie.

BeresneviCius, G. 1990° Dausos. Vilnius: Taura.

BeRESNEVICIUS, G. 1997: Sakralinis karo matmuo. In Kultiiros istorijos tyrinejimai 3, Vilnius: Gervele,
12-63.

Buca, K. 1961: Rinktiniat rastai 3. Sudare Z. Zinkevi¢ius. Vilnius’ Valstybiné politinés ir mokslines
literaturos leidykla.

DuNDULIENE, P. 1999: Senieji lietuviy Seimos paprociat. Vilnius: Mokslo ir enciklopedijy leidybos institu-
tas.

GamkreLnze, T.V., Ivanov, V.V. 1984. Indoevropejskij jazyk i indoevropejcy 2. Tbilisi: Izdatel’stvo Thi-
lisskogo universiteta

GmvsuTiENE, M. 1996: Senoji Europa. Vilmus: Mokslo ir enciklopediju leidykla.

Guwa, B. 2003: Die Hexe und der Junge (AT 327F) und Der Junge im Sack der Hexe (AT 327C). Ein
kulturgeschichthicher Deutungsversuch litauischer Marchen. Fabula 44 (3/4), 272-291.

Griwa, B. 2004: Baltiskieji pirties pavadinimai. Onomasiology Online 5: 1-14.

GRIGALAVICIENE, E. 1995: Zalvario ir ankstyvasis gelezies amZius Lietuvoje. Vilnius. Mokslo 1r
enciklopediju leidykla.

JUKNAITE, V. 1998: Vieskelis i niekur. In: V. Ma¢iekus e. a., Hrsg., Obeliai — Kriaunos, Vilnius: Versme,
270-280.



Lit. Sermenys, Sarvojimas, ALTPREUSS. sirmen | 21

Kiuge, F. 1999: Etymologisches Worterbuch der deutschen Sprache. 23. Auflage, bearbeitet von Elmar
Seebold. Berlin, New York: de Gruyter

Lasicks, J. 1615 [1969]: De diis Samagitearum..., herausgegeben und kommentiert von Juozas Ju-
rginis. Vilnius: Vaga.

Lévi-Strauss, C. 1997: Laukinis mastymas. Vilmus: Baltos lankos.
Liukkonen, K. 1999: Baltisches im Finnuschen. Helsinki: Finnisch-Ugrische Gesellschaft.

Mazivus, V. 1997: Prisy kalbos etimologinis Zodynas, IV. Vilmus: Mokslo ir enciklopediju leidybos
institutas.

Myuwus, K. 2001: Langenscheidts Handworterbuch Sanskrit-Deutsch. Berlin et al : Langenscheidt.
Pauk$tyTe, R. 1999: Gimtuves ir krikstynos Lietuvos katmo gyvenime. Vilnius: Diemedis.
SaBALIAUSKAS, A. 1994: [§ kur jie? Vilmus: Lietuviy kalbos institutas.

Scuenck, M., Kois, E. 1990: Grundnf der physiologischen Chemie. Jena: Gustav Fischer Verlag.

Scunaurer, A. 1970 Fruhgriechischer Totenglaube Untersuchungen zum Totenglauben der mykemschen
und homerischen Zeit. Dissertation Universitat Tubingen.

Scuruver, P. 1991° The reflexes of the Proto-Indo-European laryngeals in Latin. Amsterdam-Atlanta:
Rodopi.

Skarpzivs, Pr. 1996: Lietuviy kalbos ZodZiy daryba. In: ders , Rinktimat rastar 1: 1-768 (unveranderter
Nachdruck der Originalausgabe 1943). Vilmus: Mokslo 1r enciklopedijy leidykla.

Srankus, J. 1984: Kairenéliy plokstinis kapinynas. Lietuvos archeologija 3. Vilnius: Mokslas, 63-78.
Saxnys, Z. B. 1996: Jaunimo brandos apeigos Lietuvoje. Vilnius: Pradai.

SeskauskarTE, D. 2002: Apeigos karo sutartinese In: Nuo kulto tki simbolio (= Senoves balty kultiira 6).
Vilnius: KFMI, 226-246

Tororov, V. 2000: Balty mitologijos wr ritualo tyrimai. Vilnius® Aidai,

Ursutis, V. 1972: La. spalgs retk8meés ir kilme. Baltistica 8 (1): 57-61.

Veuws, N. 1983: Senovés balty pasauléZitra. Vilnius: Mintis.

Veuus, N. 1996: Einfuhrung in die Quellenkunde.. In: BRMS, 79-112.

WaLpg, A. 1910: Latewnisches etymologisches Worterbuch. 2. Aufl. Heidelberg: Winter

Bernd Gliwa

Sargeliai

LT-60433 Zaiginys
berndghwa@yahoo.de



